
JOURNAL OF INNOVATIONS IN SCIENTIFIC AND EDUCATIONAL RESEARCH 

VOLUME-8 ISSUE-12 (30- December) 

68 

 

ПОНЯТИЕ СОЦИАЛЬНОЙ СПРАВЕДЛИВОСТИ В ТРУДАХ ВОСТОЧНЫХ 

ФИЛОСОФОВ 

 

Samiyeva Shaxnoza Shavkatovna 

Buxoro davlat universiteti falsafa mutaxasisligi 1-bosqich magistranti 

 

Аннотация: Восточная философская традиция на протяжении веков 

формировала особое понимание социальной справедливости, основывая его на 

гармонии между человеком, обществом и государством. В трудах таких 

мыслителей, как Аль-Фараби, Ибн Сина, Низами, Навои и Ибн Хальдун, 

справедливость рассматривается не только как правовая категория, но и как 

нравственный императив, регулирующий общественные отношения, поведение 

правителя и ответственность личности перед общим благом. Их концепции 

подчеркивают необходимость баланса между правами и обязанностями, 

меритократического подхода к управлению, а также моральной зрелости 

общества. В научной работе анализируются ключевые источники, выявляются 

общие философские основания и культурно-историческая специфика трактовок 

социальной справедливости в восточной мысли. Отдельное внимание уделяется 

сравнительному анализу идей Востока и современного социального дискурса, что 

позволяет глубже раскрыть актуальность наследия восточных мыслителей 

для современной гуманитарной науки. 

Ключевые слова: социальная справедливость, восточная философия, Аль-

Фараби, Ибн Сина, Навои, нравственные ценности, общественный порядок, 

гуманистические идеи, мораль и право. 

 

ВВЕДЕНИЕ 

Понятие социальной справедливости занимает одно из центральных мест в 

гуманитарной мысли, поскольку оно определяет нравственные границы 

общественного устройства, меру ответственности человека перед социумом и 

государством, а также принципы разумного распределения благ и обязанностей.  

На протяжении истории именно справедливость выступала тем 

нравственным ориентиром, вокруг которого формировались системы 

управления, социальные отношения и культурные нормы.  

Восточная философская традиция, в отличие от западной 

рационалистической линии, подошла к этому понятию значительно глубже, 

связывая его не только с правовой регуляцией или социально-экономическими 

моделями, но прежде всего с внутренним духовным состоянием человека и 

моральной устойчивостью общества. 

Мыслители Востока — Аль-Фараби, Ибн Сина, Ибн Хальдун, Низами, Навои 

и другие — рассматривали справедливость как основу гармонии между 



JOURNAL OF INNOVATIONS IN SCIENTIFIC AND EDUCATIONAL RESEARCH 

VOLUME-8 ISSUE-12 (30- December) 

69 

 

личностью и государством, видя в ней не абстрактный идеал, а практический 

принцип, способный обеспечить устойчивость общественного порядка.  

Их труды отражают понимание того, что справедливость проявляется не 

только в равном распределении материальных благ, но и в создании условий 

для развития человеческого потенциала, поддержании нравственного климата в 

обществе, честности управления и соблюдении этических норм 

взаимоотношений между людьми. Для восточной традиции характерна мысль о 

том, что справедливость начинается с духовного взросления личности и лишь 

затем воплощается в социальных институтах. 

Актуальность изучения данного вопроса усиливается тем, что современные 

социальные процессы — глобальное неравенство, миграция, технологические 

изменения и новые формы социальной стратификации — вновь выводят 

проблему справедливости в центр общественных дискуссий. Обращение к 

наследию восточных философов позволяет не только реконструировать 

историко-культурные источники этого понятия, но и выявить ценностные 

ориентиры, способные предложить альтернативные решения современным 

вызовам. Такой анализ служит важной научной задачей, поскольку способствует 

более глубокому пониманию механизмов формирования справедливого 

общества и открывает новые перспективы для гуманитарных исследований. 

ОСНОВНАЯ ЧАСТЬ 

Проблема социальной справедливости в наследии восточных философов 

привлекала внимание исследователей различных научных школ, что позволило 

сформировать достаточно широкую и многоплановую базу научной литературы. 

В течение XX–XXI веков интерес к данному вопросу постепенно усиливался, 

поскольку мыслители Востока рассматривались не только как носители 

духовно-нравственной традиции, но и как авторы оригинальных социально-

политических концепций, имеющих значение для современных гуманитарных 

исследований. 

Значительный вклад в изучение мировоззрения Аль-Фараби19 и его 

трактовки социальной справедливости внесли такие исследователи, как М. 

Хайруллаев20, А. Хусаинов21, В. Нургалиев и А. Саидов22. Они проанализировали 

связь между его этическим учением и политической философией, подчеркнув 

ключевую роль справедливости в модели «добродетельного города». В их 

работах отмечается, что Аль-Фараби рассматривал справедливость как 

стержневой принцип организации общества и управления, что делает его 

взгляды актуальными в современных дискуссиях о гармоничном 

государственном устройстве. 

                                                           
19 Аль-Фараби. Трактат о взглядах жителей добродетельного города. — Алматы: Ғылым, 2010. 
20 Хайруллаев М. М. Философия средневекового Востока. — Ташкент: Университет, 2001. 
21 Хусаинов А. Социально-нравственные основы учения Аль-Фараби. — Алматы: Ғылым, 2010. 
22 Саидов А. Х. Философско-этические идеи мыслителей мусульманского Востока. — Москва: Наука, 2012. 



JOURNAL OF INNOVATIONS IN SCIENTIFIC AND EDUCATIONAL RESEARCH 

VOLUME-8 ISSUE-12 (30- December) 

70 

 

Труды Ибн Сины также стали предметом многочисленных исследований в 

области философии, этики и истории культуры. Учёные, среди которых Г. 

Файзиев, С. Муталлимов и Т. Каримов23, обращались к его пониманию 

социальной гармонии, нравственной ответственности и роли справедливости в 

укреплении общественного порядка. Их работы подчеркивают, что Ибн Сина24 

соединял этическое содержание справедливости с её правовыми аспектами, что 

позволило ему выстроить комплексное учение о справедливом государстве. 

Вопросы социальной динамики и справедливости в контексте 

исторического развития были детально изучены в трудах, посвящённых 

наследию Ибн Хальдуна. Такие исследователи, как В. Бартольд, И. Мовсумов и А. 

Рустамов, выделяли его концепцию «асабийи» как ключ к пониманию 

социальной солидарности, механизмов устойчивости и разрушения 

государства25. В их работах подчёркивается, что Ибн Хальдун рассматривал 

несправедливость, произвол власти и коррупцию как основные факторы упадка 

политических систем, что делает его идеи важными для социально-

политического анализа. 

Философско-этические взгляды Низами и Навои изучались как в 

литературоведческих, так и в философских исследованиях. Учёные, среди 

которых А. Маллаев26, Ш. Рашидов и Р. Юсупов, отмечали, что гуманистическая 

направленность их наследия позволяет рассматривать справедливость как 

моральный ориентир личности и принцип справедливого управления. Их труды 

подчеркивают роль нравственного начала в социальной организации общества, 

что делает произведения поэтов значимыми не только в художественном, но и в 

философском контексте. 

В совокупности существующие исследования свидетельствуют о том, что 

тема социальной справедливости в восточной философии изучена достаточно 

широко, однако её междисциплинарный потенциал далеко не исчерпан. Многие 

современные исследователи обращаются к сопоставительному анализу идей 

Востока и Запада, к изучению морально-политических категорий в контексте 

глобальных социальных изменений. Это позволяет заключить, что проблема 

остаётся актуальной и открытой для дальнейших научных поисков, требуя 

нового осмысления в условиях современных вызовов и социально-культурных 

трансформаций. 

Проблематика социальной справедливости в восточной философии 

формировалась на пересечении этики, политики и духовно-нравственных 

представлений, что придавало ей многомерный характер. Для мыслителей 

Востока справедливость становилась не только социальным регулятором, но и 

фундаментальным принципом, определяющим гармонию человеческого бытия. 

                                                           
23 Каримов Т. А. Этические и социально-философские идеи Ибн Сины. — Ташкент: Фан, 2008. 
24 Ибн Сина. Книга спасения (Китаб ан-Наджат). — Душанбе: Ирфон, 2014. 
25 Мовсумов И. Социально-политическая концепция Ибн Хальдуна. — Баку: Наука, 2013. 
26 Маллаев А. Гуманистические идеи Низами и Навои. — Баку: Элм, 2011. 



JOURNAL OF INNOVATIONS IN SCIENTIFIC AND EDUCATIONAL RESEARCH 

VOLUME-8 ISSUE-12 (30- December) 

71 

 

В отличие от формально-правовых трактовок, свойственных многим западным 

традициям, восточные концепции больше опирались на внутреннюю зрелость 

личности, способность человека к нравственному выбору и стремление к 

общему благу. Поэтому в их трудах справедливость связывалась прежде всего с 

моральным состоянием общества и поведением правителя, от которого 

зависела стабильность и благополучие государства. 

Одним из наиболее значимых мыслителей, повлиявших на восточное 

понимание социальной справедливости, является Аль-Фараби. В его воззрениях 

справедливость выступает ключевой категорией «добродетельного города», где 

каждый человек занимает место согласно своим способностям и вкладу в общее 

благо. Аль-Фараби считал, что справедливость должна обеспечивать 

согласованность интересов разных социальных слоев, предотвращать 

злоупотребление властью и гарантировать равный доступ к знаниям и 

возможностям. Для него справедливость — это не столько результат внешнего 

регулирования, сколько плод мудрого управления, основанного на 

нравственности и разуме. Правитель, по мысли философа, обязан сочетать 

интеллектуальные добродетели с высокой духовной культурой, поскольку 

только такой подход способен обеспечить устойчивое и гармоничное общество. 

Идеи Ибн Сины о социальной справедливости развиваются в контексте его 

учения о нравственности и общественном устройстве. Он воспринимал 

справедливость как добродетель, объединяющую индивидуальную этику и 

общественный порядок. Ибн Сина подчёркивал, что человек становится 

полноценным членом общества лишь тогда, когда способен учитывать 

интересы других и придерживаться моральных норм. Справедливость, по его 

мнению, требует равновесия между личными стремлениями и общественными 

обязанностями, а также рациональной организации социальных институтов, 

исключающих произвол и неравное распределение ресурсов. Он отмечал, что 

устойчивость государства невозможна без справедливого суда, прозрачного 

управления и моральной ответственности правителя перед народом. 

Особое место в восточной традиции занимает наследие Ибн Хальдуна, 

который рассматривал справедливость через призму социально-исторической 

динамики. Его концепция «асабийи» подчеркивает, что социальная 

солидарность и объединяющая сила общины формируются вследствие 

справедливого распределения обязанностей и благ. Ибн Хальдун предупреждал, 

что несправедливость, коррупция и произвол власти неизбежно ведут к 

ослаблению государства и его падению. Он считал, что справедливость 

неразрывно связана с эффективностью экономического управления: 

чрезмерные налоги, ограничение свободы хозяйствования и неправомерные 

репрессии разрушают основу социальной сплоченности. Таким образом, в его 

философии справедливость — это условие долговечности государства и 

важнейшая характеристика его зрелости. 



JOURNAL OF INNOVATIONS IN SCIENTIFIC AND EDUCATIONAL RESEARCH 

VOLUME-8 ISSUE-12 (30- December) 

72 

 

В литературно-философских трактатах Низами и Навои понятие 

справедливости приобретает ярко выраженное нравственно-гуманистическое 

содержание. Они обращают внимание на ответственность правителя перед 

народом, необходимость милосердия, честности и умеренности в управлении. В 

их произведениях справедливый правитель противопоставляется тирану, 

поскольку только справедливость способна удерживать власть от 

злоупотреблений. Навои неоднократно подчеркивал, что государственная 

власть может сохранить уважение и доверие народа лишь при условии 

соблюдения моральных норм и защиты слабых. Для поэтов-гуманистов 

справедливость — это не юридическая категория, а нравственный идеал, 

способный служить мерой истинности действий человека. 

Сравнительный анализ показывает, что восточная мысль воспринимала 

социальную справедливость не как абстрактное учение, а как конкретный 

принцип, регулирующий общественную жизнь. Общими для большинства 

восточных философов являются идеи о взаимосвязи морали и политики, 

необходимости нравственного совершенствования личности, а также 

ответственности правителя за состояние общества. Они подчеркивали, что 

справедливость невозможна без внутренней дисциплины, честности, духовной 

зрелости и уважения к человеческому достоинству. В этом смысле восточная 

традиция предлагала целостную модель социальной справедливости, 

соединяющую в себе этическое, правовое и социально-политическое измерения, 

что делает её значимой и для современных научных исследований. 

Анализ понятия социальной справедливости в трудах восточных 

философов представляет собой важное направление современной гуманитарной 

науки по ряду причин. Прежде всего, обращение к их наследию позволяет 

увидеть истоки тех ценностных представлений, которые и сегодня продолжают 

воздействовать на социальные нормы, политическую культуру и систему 

общественных отношений в странах Востока. Восточная философская традиция 

сформировалась в условиях высокой культурной и духовной значимости 

моральных категорий, что делает её подход к социальной справедливости 

особенно глубоким и сложноструктурным. В условиях усиления глобальных 

социальных противоречий именно такие концепции, основанные на гармонии, 

умеренности и нравственной ответственности, приобретают новую 

актуальность. 

Изучение данной темы становится важным и в контексте современных 

научных дискуссий о природе справедливого общества. Сегодня вопросы 

равного доступа к ресурсам, социального неравенства, правовой защищенности 

и моральной ответственности власти вновь оказываются в центре внимания 

исследователей. Восточные философы рассматривали данные проблемы с 

позиции целостного мировоззрения, в котором социальная справедливость 

понималась как состояние общества, невозможное без нравственно зрелой 



JOURNAL OF INNOVATIONS IN SCIENTIFIC AND EDUCATIONAL RESEARCH 

VOLUME-8 ISSUE-12 (30- December) 

73 

 

личности и мудрого управления. Сопоставление их идей с современными 

теориями дает возможность глубже понять механизмы формирования 

социального порядка, а также предложить новые интерпретации для анализа 

современных вызовов. 

Кроме того, исследование восточных трактовок социальной 

справедливости способствует расширению теоретико-методологической базы 

гуманитарных дисциплин. Оно позволяет включить в научный оборот 

малоизученные источники, сопоставить различные культурные традиции, 

систематизировать подходы к пониманию социальных категорий и выявить их 

историческую эволюцию. Восточная философия дает богатый материал для 

осмысления роли моральных норм, духовных ценностей и нравственного 

самосовершенствования в поддержании социальной стабильности. Это 

особенно важно, поскольку многие современные модели социального анализа 

склонны переоценивать рационально-правовые механизмы, недооценивая 

глубинные культурные и этические факторы. 

Таким образом, необходимость изучения вопроса обусловлена как 

научными, так и практическими задачами. С одной стороны, важность 

исследования заключается в возможности реконструировать историко-

философские основания представлений о социальной справедливости, выявить 

их внутреннюю логику и культурную специфику. С другой — обращение к идеям 

восточных мыслителей открывает дополнительные перспективы для поиска 

ценностных ориентиров, способных способствовать укреплению социального 

согласия, совершенствованию управленческих практик и формированию 

нравственно ответственного общества. Именно комплексность и 

многоаспектность проблемы делает её изучение необходимым для 

современного научного знания. 

ЗАКЛЮЧЕНИЕ 

Проведённый анализ свидетельствует о том, что понятие социальной 

справедливости в восточной философской традиции обладает не только 

глубоким этическим содержанием, но и значительным социально-политическим 

потенциалом. Мыслители Востока стремились рассматривать справедливость 

как фундаментальный принцип общественной жизни, определяющий гармонию 

взаимоотношений между личностью, обществом и государством. Их подходы 

формировались на основе представлений о нравственной ответственности 

человека, необходимости духовного самосовершенствования и важности 

мудрого, взвешенного управления. В отличие от упрощённых трактовок, 

сводящих справедливость лишь к правовой регуляции или экономической 

уравниловке, восточные философы подчёркивали её изначально моральную 

природу и связь с внутренним состоянием личности. 

Обращение к идеям Аль-Фараби, Ибн Сины, Ибн Хальдуна, Низами, Навои и 

других мыслителей позволяет выявить многослойность их понимания 



JOURNAL OF INNOVATIONS IN SCIENTIFIC AND EDUCATIONAL RESEARCH 

VOLUME-8 ISSUE-12 (30- December) 

74 

 

социальной справедливости. В их трудах прослеживается мысль о том, что 

справедливость неразрывно связана с честностью власти, прозрачностью 

управления, воспитанием нравственных качеств у членов общества и 

ответственным отношением к общему благу. Они исходили из убеждения, что 

устойчивость государства невозможна без гармоничного сочетания моральных 

и правовых начал, а справедливость служит тем объединяющим принципом, 

который способствует социальной стабильности и укрепляет доверие между 

людьми. 

Современное значение восточных концепций социальной справедливости 

заключается в их универсальности и способности предложить альтернативный 

взгляд на проблемы общественного развития. Эти идеи остаются актуальными 

в условиях глобальных изменений, когда усиливаются социальные 

противоречия, растёт потребность в честном управлении и укреплении 

гражданской ответственности. Восточная философия, ориентированная на 

нравственное совершенствование и уважение человеческого достоинства, 

предоставляет важные ценностные ориентиры для поиска новых подходов к 

формированию справедливого общества. 

Таким образом, изучение данной темы позволяет не только углубить 

теоретические представления о социальной справедливости, но и осмыслить её 

практическое значение для современных обществ.  

Восточная мысль, сохранившая актуальность на протяжении многих веков, 

демонстрирует, что справедливость — это не статичная категория, а живой 

нравственный принцип, требующий постоянного совершенствования как 

личности, так и общественных институтов.  

Именно в этом заключается её непреходящая значимость и ценность для 

будущих научных исследований. 

 

СПИСОК ИСПОЛЬЗОВАННОЙ ЛИТЕРАТУРЫ: 

 

1. Аль-Фараби. Трактат о взглядах жителей добродетельного города. — 

Алматы: Ғылым, 2010. 

2. Бартольд В. В. Культура мусульманского Востока. — Санкт-Петербург: 

Азбука-классика, 2015. 

3. Ибн Сина. Книга спасения (Китаб ан-Наджат). — Душанбе: Ирфон, 2014. 

4. Ибн Хальдун. Мукаддима. — Москва: Восточная литература, 2004. 

5. Каримов Т. А. Этические и социально-философские идеи Ибн Сины. — 

Ташкент: Фан, 2008. 

6. Касымбеков К. Государственное управление и социальная 

справедливость в трудах восточных мыслителей. — Алматы: КазНАУ, 2019. 

7. Маллаев А. Гуманистические идеи Низами и Навои. — Баку: Элм, 2011. 



JOURNAL OF INNOVATIONS IN SCIENTIFIC AND EDUCATIONAL RESEARCH 

VOLUME-8 ISSUE-12 (30- December) 

75 

 

8. Мовсумов И. Социально-политическая концепция Ибн Хальдуна. — Баку: 

Наука, 2013. 

9. Навои А. Собрание сочинений. Философские трактаты. — Ташкент: Фан, 

1996. 

10. Насыров А. Социальная философия Востока: историко-культурные 

основания. — Москва: Академический проект, 2018. 

11. Низами Гянджеви. Сокровищница тайн. — Баку: Элм, 2007. 

12. Саидов А. Х. Философско-этические идеи мыслителей мусульманского 

Востока. — Москва: Наука, 2012. 

13. Хайруллаев М. М. Философия средневекового Востока. — Ташкент: 

Университет, 2001. 

14. Хусаинов А. Социально-нравственные основы учения Аль-Фараби. — 

Алматы: Ғылым, 2010. 

  


